
2 0 2 6年二月號146

今期文章

教會當有「對」的牧者(一) —— 大衛．克勞德(David Cloud)  愛主的人常感到自己的教會缺乏異

象，又有很多軟弱失敗，然而他們所能作的甚少，尤其是他們的牧者本身也名不副實，滿不在乎，

見識淺薄，故步自封。⋯⋯

主人的快樂 —— 周子堅  在〈馬太福音25章〉的比喻裡，我們看見神給予人不同的才能(talent)，

期望人能好好利用，最後所有人也要向神交賬。現在讓我們借用這個普遍稱為「才幹的比喻」，來

思想基督徒屬靈恩賜與事奉神的關係。⋯⋯



協會宗旨：

在這「末後的日子」，教會將出現「大衰退潮」的情況下，本會 ──

1.	 主張保守的信仰路線 ~ 

	 堅信聖經無誤，且不與任何異端交往（包括：天主教、靈恩派、

	 教會大合一運動、新神學派，以及其他流行的異端）。

2.	 肩負「高舉聖經」的使命 ~ 

	 以聖經為最高權威、按聖經真理為道爭辯、勇敢糾正時下神學思想的錯謬。

3.	 堅守「白白得來，白白捨去」的原則 ~

 	 憑信心仰望神感動眾信徒自由奉獻支持，所有事工均不收取費用。

4.	 完成喚醒及堅固信徒的託付 ~ 

	 造就信徒能以持守信仰，以致教會能像

	 「新婦妝飾整齊，等候丈夫」般，儆醒等候主再來。

事工內容：

1.	 承接 整全訓練神學院 繼續出版《整全報》。

2.	 舉辦着重 聖經真理 及 信徒生命 的「晚間神學課程」。

3.	 開辦「傳道聖經學院」，培訓清楚蒙召的傳道人。

於往後日子，本會將繼續隨聖靈的感動，並按神所賜的能力和機會，

舉辦各類聚會及推動各種聖工，造就信徒。

委員會成員：

本會的委員會，乃由傳道人和信徒聯合組成，成員包括 ──

主席：朱鶴峯	 書記：黃寶玲

其他成員：張潯華、曾成傑、黎家焯、譚思遠、廖烈康



神學專題講座
日期：4月9日 (週四)

講員：廖烈康先生 (傳道聖經學院院長)

題目：救恩與信徒的自由

日期：4月23日 (週四)

講員：黎家焯先生 (傳道聖經學院副院長)

題目：合乎聖經的靈界觀

培靈會2026
愛主、事主、得榮冕

日期：5月7日 (週四)

講員：蘇振強牧師 (中國基督徒會堂主任牧師)

日期：5月8日 (週五)

講員：廖烈康先生 (傳道聖經學院院長)

以上聚會誠邀各教會弟兄姊妹、

「晚間神學課程」學員 及「整全報」讀者參加，

無需報名、費用全免。

時間：晚上7:30-9:00

地點：九龍佐敦德興街11-12號興富中心2樓

【尖沙咀平安福音堂】

傳道聖經學院
舉辦



4

翻 譯翻 譯 文 章文 章

原文：A Discipling Church Has the Right Leaders

出處：The Discipling Church: The Church That Will Stand Until Christ Comes, chapter 6

作者：大衛．克勞德（David Cloud）

版權：Way of Life Literature

教會當有「教會當有「對對」」的的牧者 牧者 (一)(一)
譯者按：本文摘自大衛．克勞德（David Cloud）所著 The Discipling Church: The 

Church That Will Stand Until Christ Comes 一書（暫譯《教會門訓：使教會站

立直至基督再臨》），分兩次刊載。今期主要刊載本章中第一至三部份，其餘

部份於下期刊載。

在靈性路上，牧者永遠走在教會前頭，他們斷定了教會的路向及靈性的熱度。

李．羅伯森（Lee Roberson）說：「領袖乃教會成敗所繫。」

教會當有合宜的牧者。聖經亦特意用整整兩章經文（〈提前3章〉和〈多1章〉），加上

好些其他章節來探討這事，其重要性可見一斑。

愛主的人常感到自己的教會缺乏異象，又有很多軟弱失敗，然而他們所能作的甚少，尤

其是他們的牧者本身也名不副實，滿不在乎，見識淺薄，故步自封。他們抱怨教會缺乏

認真的聖經教導，講臺信息片面而零碎，紀律散漫，事奉人員標準低落，親疏有別，少

年事工領袖趨向世俗，不愛禱告，聖樂事工馬虎，佈道工作也過份膚淺。

我們常教導人怎樣好好投入教會，並按照聖經教訓順服牧者的權柄。但若果牧者本身聖

經根底薄弱，這便極為艱難了！

我們當思想牧者必須在以下幾方面有「對」的生命和事奉：



5

整 全 報  第 1 4 6期

［一］有「對」的蒙召經驗

我懷疑很多教會的牧者沒有神的呼召；或者至少他們沒有認真地為踏上教牧事奉作準備。

這絕非等閒的事。因為神的話警告說：「我的弟兄們，不要多人作師傅，因為曉得我

們要受更重的判斷。」（雅3：1）更大的責任，意味著更重的判斷。教會的領袖必須向

神交賬，交賬的範圍不單包括其個人和家庭生活，更包括他所服侍的會眾或事奉的領域。

即使未信者也會密切留意教會領袖的生命表現，並以此作為判斷耶穌基督和聖經的標準。

我們從聖經找到一系列的原則，幫助人認清自己是否蒙神呼召成為牧者，又幫助教會察

驗應否按立某人承擔聖工。

1.	 羨慕作工的原則（提前3：1）

「『人若想要得監督的職分，就是羨慕善工。』這話是可信的。」（提前3：1）

有人將這節經文的首句翻譯為「人若伸出手來爭取監督的職分」，可見這處所形容的

是一份強烈而迫切的想望，一顆火熱而充滿熱誠的心靈。

保羅又向哥林多信徒談到這一份迫切感：「我傳福音原沒有可誇的，因為我是不

得已的。若不傳福音，我便有禍了。」（林前9：16）

昔日在以色列中負責建立會幕的人，皆是「受感前來作這工」的。同樣，作教會領袖的

人內心也必須因這重大的任務大受感動。這呼召必然出於神，而當中的渴慕卻非一般的

興趣可以比擬，這必須出於一種熱切而有力的感召，令人不得不投身於神的聖工之中。

因此有話說：「若有人可以輕言放棄傳道和帶領教會的職事，他便該早早退去。因為神

為著祂的聖工呼召人，總是大有能力，且絕不會出錯的。」即使有人像約拿一樣拒絕神

的呼召，也只不過是暫時的，他絕不會誤解神的呼召，更不會視而不見。

司布真曾設立一所牧職學院，訓練神的僕人。他曾提醒學生說：「如果這房間內有任

何一位同學，能以作報章編輯、店長、農夫、醫生、律師、參議員或君王為足，我奉

天地之主的名勸他，他應該及早退學。另一方面，即使在你面前有千萬金銀，但你發

覺自己除了回應神呼召去傳耶穌基督的福音以外，便再不能也不敢投身於任何別的事

情，我勸你，在其他條件同樣滿足的情況下，當繼續向神持定這顆決心，這正是你承

擔使徒職份的印記。」



6

這亦是筆者在1973年夏天重生得救後所經歷的呼召。當時，我全人被研讀聖經和追

求神旨意的渴求所佔據，我只想作這一件事。我隨即開始向朋友作見證。信主第一

年，我便開始印製自己的得救見證，又把我所學到的屬靈真理寫成小冊子。在佛羅里

達州一個農業組織從事印刷工作時，我妥善完成每一件工作，在工作崗位上顯出美好

的見證，但我不以此為滿足。我內心完完全全被研讀聖經所佔據，且有負責教導和追

求回應神的呼召，不久主便賜我通達的道路。

我們當留意〈詩篇〉的話：「又要以耶和華為樂，祂就將你心裡所求的賜給

你。」（詩37：4）

我們看見神的引導是為那些「以耶和華為樂」的人所預備。經文並沒有說一個人必定

能得到他心中所渴求的事物，而人心中的渴求也不等同神的引導和呼召，因為人內心

有太多錯誤的想望。這應許卻是為那些「以耶和華為樂」的人而設，這些人喜愛與主

同行，與祂常有甜美的交通，愛慕祂的話，也追求祂至聖的旨意。

對於愛祂的人，神賦予他們正確的渴求。祂將自己的旨意注入他們的生命中，使他們

有正確的想望，然後親自滿足他們這些渴求。

「以耶和華為樂」本應充滿熱忱，絕不能視為等閒或漫不經心。不冷不熱的人不會

「以耶和華為樂」，因為他們丟棄了「起初的愛心」（啟2章）。

「以耶和華為樂」的人常因神話語的餵養而得飽。他們的心思意念被聖經更新變化

（羅12：1-2），讓人從他們身上看見耶穌基督的心思（林前2：15-16）。我們從詩

篇第一篇，認識到「以耶和華為樂」的人必然與邪惡和錯謬隔開，因為他「晝夜思

想耶和華的律法」（詩1：1-2）。

2.	 生命表現的原則（提前3章、多1章）

羨慕作工的心是重要的，但單有羨慕卻尚未足夠。蒙召的人在生命上也必須達到蒙召

的標準。有些人羨慕作牧者、執事或宣教士，卻在蒙召的事上有所誤解。他們感到神

強烈地呼召他們承擔聖工，但神顯然沒有呼召他們，因為神不會一方面清楚列出作長

老和執事的標準，另一方面卻忽略這些標準並呼召不合資格的人。



7

整 全 報  第 1 4 6期

我們可以思想以下例子，看看生命表現的原則怎樣規限我們對蒙召的理解：

若一位姊妹自稱神呼召她作長老，她一定是出了錯，因為聖經清楚地說長老職份原是

由弟兄擔當。

若一位弟兄在世上沒有好名聲，或是好酒的，或是裡頭有惱怒和爭競的靈，貪愛錢

財，兒女不信主，家庭見證不佳，甚至有多於一位妻子，他可以肯定神沒有呼召他作

牧者。

1980年，我受邀在尼泊爾一次退修日中教導一班牧者，我跟他們講解〈提多書〉，

探討〈提多書〉第1章中作牧者的標準。會後有人告訴我，他們中間有一位弟兄已經

有三個妻子，他以三座物業維繫這三個家庭，輪流寄居其中。我告訴全體參與者，因

著這人的婚姻狀況，他不應該成為牧者，但這人卻堅稱自己蒙召擔當牧職，因為他領

受了異象。他們所有人也寧可無視聖經的清楚教導，選擇相信這人所謂的「異象」！

我們要明白，神感動人去傳道，與呼召人作牧者有所不同。一個人可以用各種各樣的

方式傳揚主道，卻不一定要成為牧者，他可以進行街頭佈道、監獄佈道、院舍佈道、

交通工具佈道，也可以走遍各街角，逐家逐戶去傳福音。人縱使不符合擔任牧者或執

事的資格，只要他們忠於耶穌基督，仍可用各種方法傳揚神的道。

3.	 事奉能力的原則（多1：9-11）

神若呼召人，也建立人。祂不會呼召人承擔聖工，卻不給他完成使命的能力。在摩西

的時代，耶和華要人建造會幕，也預備作工的人。

「看哪，猶大支派中戶珥的孫子、烏利的兒子比撒列，我已經提他的名召他。

我也以我的靈充滿了他，使他有智慧、有聰明、有知識，能做各樣的工。」

（出31：2-3）

我們在此看見神呼召人承擔指定聖工的大原則：首先，這是一個針對個人的呼召。神

呼召「戶珥的孫子、烏利的兒子比撒列」；其次，這呼召是為某一特定職事；第三，

這呼召伴隨著完成職事所需的能力。

毫無疑問，神喜歡使用這世上軟弱的去作成祂的工，正如耶穌基督也是按照這原則得

著榮耀。神往往呼召肉身條件不佳的人去傳福音。然而，神卻絕不會呼召不能承擔牧

職的人去作牧者。



8

欠缺牧養能力的人，即使他有很強烈的意願，又有美好的基督徒生命及見證，也沒有

資格成為牧者。他們要留意保羅在羅馬書的話：「我憑著所賜我的恩對你們各人

說：不要看自己過於所當看的；要照著神所分給各人信心的大小，看得合乎中

道。」（羅12：3）

我們來看看牧者必須有能力完成的工作：

牧者必須有能力供應及餵養主的羊（彼前5：1-2），善於教導神的道（提前3：

2），有效地傳講神的說話（提後4：2），也能完備地傳講神的旨意（徒20：27）。

因此，蒙召作牧者的人必須有能力讀經和研經，使他足以承擔事工所需。合乎資格的

牧者須好學不倦，且要「勞苦傳道教導人」（提前5：17）。他要認真學習神的話

語（提後2：15），有屬靈洞察力，以認識所服侍的對象，並有智慧與他們交往。

牧者必須有能力建立門徒，教導信徒遵守主的所有吩咐（太28：20）。這不只是道

理的傳授，更牽涉教導門徒怎樣與主同行，過基督徒的生活，並作成主所託付的聖

工。

牧者亦必須有能力照管神的教會，帶領、守望及監督教會生活與聖工的每一範疇（徒

20：28；彼前5：2；來13：17）。合資格的牧者必然善於領導、管理、守望和監

督，具備領導和策劃的能力。他必須有想法，能以領導教會完成耶穌基督一切的吩

咐。他必須領受神的命令，將其應用於所處的文化背景，並在特定處境中找出作成主

工的最佳途徑。他不是盲目跟隨傳統的人，這樣的人不能成為領袖。許多牧者不願重

新檢視既有習慣，不懂得分析各樣服侍和程序，因此聖工難以進步。

牧者必須有能力保護信徒遠離錯謬（多1：9-13；徒20：28-30），這包括在必要時

嚴加責備（多1：13），施行管教（多3：9-11）。牧者要勇於指出罪惡和錯謬，又

有屬靈判斷力，好把真假信徒辨別出來（多1：16）。合資格的牧者正好與愚蒙人相

反，他絕不會「是話都信」（箴14：15）。他熱衷於辨明教義和屬靈的實況，且有

牧者心腸，樂於照管主的羊。他會警覺教會面對的危機，比如新福音主義、靈恩運

動、大合一運動、默觀式祈禱、現代音樂等各樣事物，並竭力保守教會不受其害。

牧者亦有能力訓練主的工人（提後2：2）；因此合資格的牧者在信仰上同時是位認

真的教師。8



9

整 全 報  第 1 4 6期

人若缺乏承擔牧者工作的才能，即使他有很好的基督徒生命和見證，又有能力完成

「部份」牧者工作，也不能成為合資格的牧者。

很多好信徒具備傳道和教導的恩賜，卻沒有全備的牧養恩賜。他們未必有能力按照本份

執行紀律，亦沒有屬靈智慧，按照牧養原則有效與人交往。他們未必能妥善帶領羊群。

4.	 會眾印證的原則（徒13：1-3）

神呼召保羅和巴拿巴承擔特定宣教工作時，他們所屬的教會印證這呼召，可見這是何

其重要的原則。按照聖經一貫的原則，個人的蒙召應當得到最了解他的教會認同。提

摩太蒙召加入保羅的佈道行程時，也照樣獲得所屬教會的印證（徒16：1-3）。

有些時候，教會被未得救或屬肉體的人掌權，那教會的判斷便可能出錯。

請看司布真對其牧職學院學生有何教導：

「我們應更重視靈性較好的弟兄姊妹所作的判斷，他們的判斷通常較少出錯，但也不

能算為最終答案，也非無誤，須視乎給予意見者的智慧和愛主程度而定。我清楚記得

昔日有一位敬虔姊妹勸我不要做傳道，然而她的意見被更有屬靈經驗的人推翻。我也

觀察到，你們全體學生彼此評價時幾乎從未出錯。當全學院對某位弟兄有一致看法，

便大概甚少出錯。你們經常在課堂、禱告、交通和各種屬靈聚會中彼此衡量觀察，智

者不會輕易推翻全體的共識。」（C. H. Spurgeon, Lectures to My Students）

但又如司布真所說，這種原則是有例外的。當教會被未得救或屬肉體的人把持，教會

的判斷便會出錯。有些時候，當神呼召一個人承擔聖工，教會卻拒絕承認這呼召，也

不支持這工作。其實這種事在聖經中早已司空見慣。

1）耶穌曾被自己的人所拒絕（約1：11）。

2）保羅被加拉太教會和部份哥林多信徒所拒絕（加4：15-17；林前9：1；林後6：

11-12；3：1）。

3）約翰和他的同工不獲驕傲的丟特腓接待（約叁9-10）。

5.	 試驗的原則（提前3：10；林後8：22）

聖經指出，教會為人行按立禮必須謹慎。受按立者不是藉著按立禮表現他的熱心和忠

誠；他必須在按立以先充分展現這些品格。 9

整 全 報  第 1 4 5期



10

這原是通用於教會任何事奉崗位的原則。信徒應以敬虔生命的表現，證明自己合乎承

擔指定事奉崗位的資格，無論這崗位是多麼「卑微」。

蒙召的人必能在生命和熱忱上把神的呼召展現出來。蒙神所召的人，即使沒有任何報

酬，也未獲指派任何事奉崗位，也必會按其蒙召的身分事奉主，或至少為著事奉預備

自己。

〈提摩太前書〉警告我們：「給人行按手的禮，不可急促。」（提前5：22）

〈提摩太前書〉第5章17至25節是保羅對教會領袖的論述。他警戒提摩太，為教會按

立牧者時必須萬分小心。一旦按手，便表示按手者在眾人面前公開見證，相信受按立

者確實蒙神呼召，按手者亦對受按立者表認同。教會若因過於倉促而犯錯，未能按照

神的準則察驗受按立者，教會便在那人的罪上有份。

6.	 結果子的原則

聖經時常強調結果子的重要性（詩1：1-3）。

要留意的是，經文所指的果子是個人性的（KJV: his fruit）。不同的人會結出不同的

果子，我們領受的恩賜不同，所蒙的召也不同，但均以結果子為目標。

若你蒙召參與某一聖工，你必然會結出一些果子，取得一些成績，顯出一些證據，作

為神賜福給你的具體印證，正如保羅勸勉提摩太要「在事奉中顯出充足的證據來」

（提後4：5／譯者註：和合本譯為「盡你的職份」，KJV譯為「make full proof of thy 

ministry」）。

有些牧者在事奉上從來都談不上成功。有些牧者誠然只會敗壞教會，而他們永遠不乏

借口去解釋他們的失敗，聽起來甚至可能言之成理。可是，假如一個人真的蒙神所

召，神必定明顯賜福，他一定能結出果子。

很多人本來就沒有作牧者的能力。他們是很好、很良善的基督徒，有美好的見證，健

康的家庭，他們愛耶穌基督，愛慕神的話，惟缺乏帶領教會的恩賜、智慧、能力和判

斷力。

牧者應以產出更多牧者為其中一項工作成果。很多牧者從來沒有產出更多教牧同工，

既沒有培育和訓練更多傳道人，也從未建立新的教會。經過二十年的日子，他們的教



11

整 全 報  第 1 4 6期

會沒有產出更多傳道人，只不過與起初建立教會時一樣。聖經中卻沒有這樣的事情，

聖經讓我們看見最著重宣教的安提阿教會，保羅和巴拿巴在那裡作工兩年，立好了教

會的根基。當神的時候來到，他們蒙召走上周遊佈道的路，安提阿教會已有多人承擔

傳道和教導的工作了（徒13：1）。

在所有事奉領域中，結果子都是重要的驗證原則。有些宣教士從未能建立健全並有

能力自理、自立和自我繁衍的教會。這些教會中的主日學老師，未能幫助學員在靈

命和人數上增長；教會也有詩班長，但聖樂事奉的水準和蒙福程度卻不見提升。

每位神所召的牧者均會在上文所述的各方面得到印證。他們羨慕事奉主、符合生命表

現的條件、事奉有能力、得會眾印證、能通過試驗，且能結出果子。

人若沒有聖經所提及的蒙召印證，安心承擔牧者以外的其他事奉即可。信徒可有很多

方法作傳道的工作，不一定要成為牧者。神可以呼召一個人傳揚主道，卻不需要委身

於牧養職事。即使他不是牧者，他照樣可以在聖經學院、監獄、家庭查經班，甚至在

街上作傳道和教導的工作。

在按立牧者的事上，教會必須極之謹慎。教會必須謹遵神的準則作出判斷，而不是照

人的標準。人若按立錯誤的人選，勢必對當事人和教會造成傷害；他們將無可避免在

基督的審判臺前受審判。

［二］有「對」的生命見證

牧者亦必須有「對」的靈性和道德操守，這是〈提摩太前書〉第3章和〈提多書〉第1章

所強調的。牧者必須無可指摘，以好行為顯出生命的見證來。他若品性差劣，傳道和教

導的能力便大打折扣，令教會聲譽受損，會眾遭受傷害，尤以年輕人為甚。

一位牧者曾說：「從前有一間教會，他們的牧者曾經跌倒，使教會陷入悖逆和罪惡中，

令年輕人大受打擊。這位牧者與他們亦師亦友，他們甚至視他為偶像。我們固然不應該

跟從人，但這教導對年輕人並不管用，尤其是在基督教學校的環境。這事以後，他們中

間至少有四名女生懷了孕，而在她們當中，兩人至今仍帶著孩子參加聚會，有三人一直



12

未婚，餘下一人婚姻破裂，其中一個更先後三次成為未婚媽媽。男生方面，有酗酒的，

有反叛的；只有少數回轉靠主，勝過難關。」

在某些教會中，教牧人員的敗壞行徑可謂十分猖獗，有犯姦淫的、同性戀的、說謊話

的、偷竊的，也有貪愛世界的。我們也有專書談論這些事。

我們也要留意聖經提到的一些壞牧者：

〈約翰三書〉提到那位「好為首的丟特腓」，正是一位操控成性的牧者（約叁9-11）。

他為人驕傲，不效法基督的謙卑，視教會為自己的私產，不以他們為神的群羊；他有強

烈的控制慾，操控行徑與異端領袖無異；他禁止會眾聽從他所不悅的傳道人，不管他們

所傳的教訓是否純正；他妄論有真理分量的傳道人，卻不是根據神的恩道，也不是按照

聖經作出警戒，卻用惡毒的言語作人身攻擊。

有些牧者欠缺真理立場，沒有盡力勸人回頭離開惡道，他們受先知耶利米的指責

（耶23：22）。他們不指責罪惡與錯謬，容許百姓按自己意思而活，以致自以為安

穩。

先知耶利米又提到殘害羊群的牧者（耶23：1），忽略羊群需要的牧者（耶23：2），淫

亂並行事虛妄的牧者（耶23：14）。他們喜愛今世可憎事物，充滿「肉體的情慾、眼

目的情慾，並今生的驕傲」（約壹2：16）；還有褻瀆的牧者（耶23：11），以及欠

缺屬靈深度的牧者。他們在靈性和事奉上膚淺不堪，又馬虎傳道，從不指斥罪惡和錯謬

（耶23：32）。

［三］有「對」的家庭生活

牧者該必須有「對」的家庭生活，這是〈提摩太前書〉3章4至5節和〈提多書〉1章6節

所強調的，因為「人若不知道管理自己的家，焉能照管神的教會呢？」（提前3：5）

牧者的家庭生活如有缺失，總會在教會上下的狀況中反映出來，包括夫婦關係脆弱，家

庭見證乏力，以及兒女性情悖逆。

牧者如在家庭方面缺乏有力見證，不但未能有效幫助家庭遵行主的心意，甚至會存心略

過這方面的必要教導。假如他的兒女反叛成性，更會大大影響全會眾的屬靈氣氛。



13

整 全 報  第 1 4 6期

主 人主 人的的快樂快樂
周子堅

「你在不多的事上有忠心，我要把許多事派你管理；可以進來享受你主人的快

樂。」（太25：21）

在〈馬太福音25章〉的比喻裡，我們看見神給予人不同的才能（talent），期望人能好好

利用，最後所有人也要向神交賬。現在讓我們借用這個普遍稱為「才幹的比喻」，來思

想基督徒屬靈恩賜與事奉神的關係。我知道這個比喻有不同的解釋，例如那個領一千銀

子的僕人是否不信的人，他的下場是否滅亡等。我在這裡不打算仔細分析這點，只是想

借用當中一些描述來帶出信徒事奉應有的態度。

屬靈恩賜（spiritual gifts），簡單來說就是神賜給信徒一些才幹能力，目的是造就信徒

及建立教會。〈以弗所書〉說，基督將「恩賜」賜給各人，目的是要我們建造祂的身體

（弗4：7-13）。〈彼得前書4：10〉提到恩賜的使用：「各人要照所得的恩賜彼此

服事，作神百般恩賜的好管家。」經文是用「各人」（everyone）這個字，意思是我

們每一個屬主的人都會有恩賜，而每一個信徒都有責任善用所得的恩賜去作工。保羅在

〈羅馬書12：6-8〉教導羅馬信徒，神賜我們各人「不同」的恩賜，我們要「專一」使用

自己所得的恩賜。

那領五千及二千銀子的僕人，就像從主領受了不同恩賜的工人。那領五千銀子的僕人沒

有抱怨自己的責任比別人大或比別人多。主人給他五千，他就運用那五千去做生意，並

且努力盡心去做，結果賺了五千。這個僕人不但忠心，也絕對相信主人的安排。有時主

將較多、較大的恩賜給我們，將較重的職事託付我們。我們雖然不配，但我們相信主的

智慧，祂既然這樣揀選我們，一定有祂的原因，我們要學習尊重神的主權。



14

我們知道，有一些職事及崗位的確比較重要，如牧養、講道、教導、宣教等，履行這些

職事需要較大的能力。若我們被主光照，稍微認識自己，都會承認我們沒有能力承擔，

覺得自己很不配，甚至產生戰兢，像保羅一樣。他說：「我在你們那裡，又軟弱又懼

怕，又甚戰兢。」（林前2：3）又說：「在這等人，就作了死的香氣叫他死；在那

等人，就作了活的香氣叫他活。這事誰能當得起呢？」（林後2：16）。雅各說：

「我的弟兄們，不要多人作師傅，因為曉得我們要受更重的判斷。」（雅3：1）。

按我們軟弱的人性，有時我們也想逃避承擔這樣重的責任。誰不想輕輕鬆鬆、自由自在

地過活呢？但若主人給了你五千銀子的恩賜，並讓你看見神家的需要，而暫時神又沒有

安排合適的人可交託，你能否像那位可敬的僕人一樣，一直持守到主回來？

當我們細心研讀這比喻，經文並不是說他賺了五千銀子就停下來。他乃是一直作工到主

人回來，剛好賺了五千來交賬。比喻的重點不是他賺了多少，而是他一直持守到主人回

來的堅忍！其實他並不知道主人何時回來，但他卻一直忍耐作工，沒有因為已經賺了一

些就停下來。聖經告訴我們，這位僕人實在等了主人很長的時間：「過了許久，那些

僕人的主人來了，和他們算帳。」（太25：19）。一時火熱事奉很容易，長期忍耐作

工卻很艱難。那領五千及二千銀子的僕人，不只是稍微作工，賺了一點就停下來，而是

「過了許久」仍一直地幹！我們作主的工人，不是轟轟烈烈為主打過幾次勝仗就自滿停

工，而是要一直持守到我們交賬的日子。忠心固然重要，但忠心不能只維持一時三刻，

持續忠心到底才是真正的忠心。今天神家有多少這樣的僕人呢？

那些領受五千銀子恩賜、肩負建立神家重擔、忠心忍耐作工的同工們，願你們享受主人

無比的快樂！主的快樂是甚麼？豈不是祂完全得著一位合祂心意的僕人！我們能成為主

的快樂及滿足，這是何等喜樂及榮耀的事！

現在讓我們思想那領二千銀子的僕人。我們實在也要向他們致敬。這些僕人從神領受了

較微小、不顯眼的恩賜，但他們沒有抱怨神不公平，也沒有嫉妒比他們多領銀子的同

伴。他們清楚自己的位置，謙卑接受神的安排，不與其他肢體比較或爭競，而是一直忠

心忍耐地作工，所以他們同樣能享受主人的快樂。



15

整 全 報  第 1 4 6期

「祂所賜的，有使徒，有先知，有傳福音的，有牧師和教師」（弗4：11）。神的

確設立了一些根基性的恩賜來帶領教會，但他們的職事無非是幫助信徒建立神家：「為

要成全聖徒，各盡其職，建立基督的身體。」（弗4：12）。聖經告訴我們，神的家

需要許多不同恩賜的人去建立。這些恩賜包括講道、執事、教導、勸化、施捨、治理、

憐憫、信心、幫助人、傳福音、牧養等等。不是每一個信徒都能講道、教導、治理或牧

養，但我們各自總會有些恩賜可在教會運用出來。教會有許多工作需要肢體們分擔，如

招待、總務、領詩、司琴、音響、文書、探訪、兒童及青年事工等。弟兄姊妹也需要彼

此關顧，互相扶持。換句話說，每一個信徒總能在教會中找到自己事奉的機會及角色。

讓我在此發出一個由衷的勸勉。若神沒有給你一個明顯的恩賜，意思是教會及多數肢體

不認為你有某個恩賜，你應該學習順服，安於神所給你所有的，不要勉強。舉例說，

若神沒有給你教導的恩賜，你就不要隨便公開教導人，恐怕教得不準確，使弟兄姊妹的

靈性受損。若神給你二千銀子，你就安份運用那二千恩賜作工，不要用自己沒有的去投

資，這是不適當的。一個普遍的屬靈原則是：若神給你一個事奉職責，祂必會給你相

應的能力。若沒有足夠印證證明你有那個能力，純粹出於個人感動或熱心，你就要小心

了，恐怕是過於自高。若耳朵硬要作口，腳硬要作手，這就會破壞了肢體的和諧配搭，

使自己和教會受虧損：「我憑著所賜我的恩對你們各人說：不要看自己過於所當看

的，要照著神所分給各人信心的大小，看得合乎中道。」（羅12：3）

最後，讓我們思想那位領一千銀子的僕人。每當想到這一類人，我的心是何等的難過。

主的心比我們的心大，祂必定比我們更加悲傷了。我們知道，這個僕人得到的銀子沒有

領五千及二千的那麼多，但只要他肯盡力，好好運用所有的去做買賣或投資，他一樣可

以得到主人的悅納，一樣可以享受主的快樂：「因為人若有願做的心，必蒙悅納，乃

是照他所有的，並不是照他所無的。」（林後8：12）。然而，他卻將那一千銀子埋

在地裡，完全不用，到最後被主斥責為又惡又懶的僕人，何等可惜！

有些信徒沒有盡力事奉神，因為他們對主有錯誤的認識。在他們心中，主是「忍心的

人，沒有種的地方要收割，沒有散的地方要聚斂」。換言之，他們認為主人是一個沒有

愛心、嚴苛刻薄、自私自利的人。難怪他們不熱衷也不甘心為主工作了。然而，我們的

主真是這樣嗎？不是的。讓我們看看以下的比喻：



16

「因為天國好像家主清早去雇人進他的葡萄園做工，和工人講定一天一錢銀子，

就打發他們進葡萄園去。約在巳初出去，看見市上還有閒站的人，就對他們說：

『你們也進葡萄園去，所當給的，我必給你們。』他們也進去了。約在午正和申

初又出去，也是這樣行。約在酉初出去，看見還有人站在那裡，就問他們說：

『你們為甚麼整天在這裡閒站呢？』他們說：『因為沒有人雇我們。』他說：

『你們也進葡萄園去。』到了晚上，園主對管事的說：『叫工人都來，給他們工

錢，從後來的起，到先來的為止。』約在酉初雇的人來了，各人得了一錢銀子。

及至那先雇的來了，他們以為必要多得；誰知也是各得一錢。他們得了，就埋怨

家主說：『我們整天勞苦受熱，那後來的只做了一小時，你竟叫他們和我們一樣

嗎？』家主回答其中的一人說：『朋友，我不虧負你，你與我講定的不是一錢銀

子嗎？拿你的走吧！我給那後來的和給你一樣，這是我願意的。我的東西難道不

可隨我的意思用嗎？因為我作好人，你就紅了眼嗎？』」（太20：1-15）

最後進園的那批人，一直沒有人雇他們，可想而知他們的工作能力並不高，甚至可能是

老弱病殘。但那個葡萄園的主人沒有嫌棄他們，還是雇用了他們，雖然他們只作了一小

時，仍給他們一天的工資，這位主人是何等恩慈憐憫！我們的主就是這樣的好主人！主

一直邀請工人進祂的葡萄園，不論你有多少能力才幹，祂都不介意，祂只在乎你有沒有

「願做的心」。但最關鍵的問題是：主很願意，你是否願意？你願意接受主的邀請為祂

作工嗎？弟兄姊妹，我們有這樣恩慈良善的好主人，我們不事奉祂，還事奉誰呢？若我

有千條性命，我也願意獻上服侍這位這樣愛我，為我捨命的好主人！

有些信徒把他一千銀子（甚至更多）埋在地裡，不去運用，不是因為他們不認識主，而

是因為他們不滿意神安排他們作工的地方，或不屑與其他肢體同工。首先，我們要謙卑

承認，教會的確有不足、令人失望的地方。這是因為我們雖然信了主，也有聖靈內住，

但同時我們裡面仍有罪性。不錯，我們在地位上已經成聖，但我們的屬靈生命還未完全

聖潔，所以聖經多次教導我們要對付肉體，追求聖潔。聖經清楚教導信徒也會犯罪，所

以信徒要不斷認罪，不斷悔改，常與神親近。我們必須接受重生得救的人仍然有根深蒂

固的罪性，否則我們會對自己和別人懷著不切實際的期望，常常懷疑自己及其他信徒是

否得救。當然，人的罪性不是我們犯罪的藉口。屬主的人實在不應犯罪，聖經也強調我

們要聖潔，但基督徒的確有犯罪的可能。



17

整 全 報  第 1 4 6期

除了罪，教會裡的人也有不同的性格、想法及意見。所以，教會眾肢體要同心合意彼此

配搭並不是容易的事。有時信徒之間因意見不合而產生不和及嫌隙，這也是令人心痛的

事實。因此，有信徒選擇獨善其身，教會的事奉一概不參與，不知不覺就把一千銀子埋

藏了。其實，〈哥林多前書〉已經告訴我們，教會也會出現問題，信徒也會軟弱跌倒。

信徒並不是天使，教會也不是天堂。我們只是一班蒙恩的罪人。雖是這樣，聖經並不是

叫我們否定教會的功用或避免與肢體配搭，而是更多用愛心彼此勸勉：「又要彼此相

顧，激發愛心，勉勵行善。你們不可停止聚會，好像那些停止慣了的人，倒要彼

此勸勉，既知道那日子臨近，就更當如此。」（來10：24-25）。主僕人的職責不是

冷眼旁觀、置身事外，而是彼此勸勉、堵塞破口、幫助有需要的人。「所以，你們既

是神的選民，聖潔蒙愛的人，就要存憐憫、恩慈、謙虛、溫柔、忍耐的心。倘

若這人與那人有嫌隙，總要彼此包容，彼此饒恕；主怎樣饒恕了你們，你們也

要怎樣饒恕人。在這一切之外，要存著愛心，愛心就是聯絡全德的。又要叫基

督的平安在你們心裡作主；你們也為此蒙召，歸為一體；且要存感謝的心。」

（西3：12-15）。不要過度專注教會的不足及信徒的軟弱，使自己不知不覺地厭棄或疏

遠他們。神給你看見這些問題，目的是催促你用你的恩賜去幫助有需要的人，而是不把

你的銀子埋在地裡然後離去。

一般來說，除非那個教會整體的教導及立場出現嚴重偏差，領導的人操守做法有嚴重問

題，又或者神明顯帶領你到別處生活或事奉，否則我們不要輕言放棄教會的職責。我們

清楚明白，有時神有特別的帶領及引導，但我想神總不會帶領你把一千銀子埋掉讓它白

白生鏽吧！你肯定這是神的引導？

弟兄姊妹，容我以神的慈悲勸你們，我們在世事奉主的日子已經越來越少，很快就要向

主人交賬了。我們何必再浪費時間，左顧右盼，不趕快去一個願意讓你參與及同工的

地方，一同建立神的家及為主爭戰？不要看錯了，無論你有多少理由，若你堅持把銀子

埋在地裡，不好好運用，你不但得不著主人的快樂，最後更會聽到主人對你忿怒的斥

責：「你這又惡又懶的僕人……把這無用的僕人丟在外面黑暗裡；在那裡必要哀哭切齒

了。」你甘心做個又惡又懶、無用的僕人嗎？難道這就是你人生的意義及終局？就算你

甘心，主也不甘你如此呀！



18

至於那些忠心為主忍耐作工的人，不論你領受了多少恩賜能力，不管主放你在甚麼崗

位，你既有願作的心，願你得著主人的稱讚「好，你這又良善又忠心的僕人」，並且享

受主人的快樂！

（一）事奉耶穌真有快樂，當我旅程中往前；使我心中每時每刻湧出讚美向祂獻。

（二）事奉耶穌真有快樂，能勝一切的苦痛；我魂充滿天上樂歌，我口應和同歌頌。

（三）事奉耶穌真有快樂，雖然只有主同行；因祂為我受苦負軛，使我今高歌歡吟。

（四）事奉耶穌真有快樂，雖四圍黑暗重重；奇妙秘訣我已獲得，我今行走光明中。

副歌：快樂，快樂，事奉主真快樂，不斷在我心湧溢；

當我支取祂能力，時刻遵行祂旨意，真有快樂，快樂永遠不稍離。

（聖徒詩歌639首）

聖經入門
簡介：本欄設立的目的，乃是為了幫助弟兄姊妹確信聖經是神的話語，

	 學習在生活中明白遵行主道，並掌握按正意解釋聖經的原則。

3 按正意解經	 3.6 解經原則5：一貫【五】

又例如「信心與行為」的問題，也是不能偏

重任何一邊，否則聖經的教導就好像是互相

矛盾，不是一貫的。有關這問題，引起爭論的關鍵就

在保羅強調「因信稱義」（羅5：1）及「你們得救是本乎恩，也因著信；這並不是

出於自己，乃是神所賜的；也不是出於行為，免得有人自誇」（弗2：8-9），而

雅各則說：「人稱義是因著行為，不是單因著信」（雅2：24）。但其實保羅也不反

對雅各所說的，他亦曾說過：「原來在神面前，不是聽律法的為義，乃是行律法的

稱義。」（羅2：13）如果一個人可以遵行全律法，當然是可以稱義的，不過問題是沒

有人可以做到，所以保羅說：「凡有血氣的，沒有一個因行律法能在神面前稱義」

（羅3：20上），「因為世人都犯了罪，虧缺了神的榮耀；如今卻蒙神的恩典，因

基督耶穌的救贖，就白白的稱義。神設立耶穌作挽回祭，是憑著耶穌的血，藉著

本欄所有內容，皆摘自《基督徒信仰要義﹝卷一﹞》(種籽出版社)，

承蒙作者黃耀銓博士允許轉載，特此致謝！



19

整 全 報  第 1 4 6期

人的信，要顯明神的義……也稱信耶穌的人為義」（羅3：23-26）。而這個因信稱

義的道理其實並不是保羅發明的，在舊約亞伯拉罕也是因信稱義的：「亞伯蘭信耶和

華，耶和華就以此為他的義。」（創15：6）此點連雅各也承認的：「我們的祖宗

亞伯拉罕把他兒子以撒獻在壇上，豈不是因行為稱義麼？可見信心是與他的行為

並行，而且信心因著行為才得成全。這就應驗經上所說：『亞伯拉罕信神，這就

算為他的義。』」（雅2：21-23）所以雅各其實也不反對因信稱義，不過他補充說明

亞伯拉罕的信心是活的信心，是可以藉行為表達出來的。雅各質疑不能帶出行為來的

信心不是真的信心，所以他強調：「這樣，信心若沒有行為就是死的。必有人說：

『你有信心，我有行為；你將你沒有行為的信心指給我看，我便藉著我的行為，

將我的信心指給你看。』」（雅2：17-18）這樣真的因信稱義必然因而帶出好行為

來，此點保羅其實亦不反對，緊接著他講完得救不是出於行為後，他說：「我們原是

祂的工作，在基督耶穌裡造成的，為要叫我們行善，就是神所預備叫我們行的。」

（弗2：10）可見，保羅和雅各雖然有不同的重點，但所教導的真理卻是一貫的，沒有

矛盾。如果再加注意他們的不同寫作背景和目的，我們便能更明白他們為何有不同的重

點，陸蘇河在《解經有路》裡很有見地的指出：「雅各的處境與保羅不同，保羅所面對

的，是主張守猶太律法習俗才能得救的人，而雅各所要糾正的，是高呼信心口號，卻不

重視行為的人。」

最後，我們還要看看一個更難明白的題目，是千百年來神學家多方辯論過的，這就是

「神的預定與人的自由意志」的問題。按我們的邏輯，如果神有預定，人就不能有自由

揀選；又如果人有自由意志，神就沒有絕對主權。不過，保羅在〈羅馬書第九章〉強調

神有絕對主權，可以預定：「如此看來，神要憐憫誰就憐憫誰，要叫誰剛硬就叫誰

剛硬。」（羅9：18）但他在〈羅馬書第十章〉則強調人有自由意志，任何人也可決志

信主：「凡求告主名的，就必得救。」（羅10：13）保羅在神啟示的亮光中，似乎不

覺得兩者是有矛盾的。有可能他自己也不甚明白，所以他在第十一章就讚歎：「深哉，

神豐富的智慧和知識！祂的判斷何其難測！祂的蹤跡何其難尋！誰知道主的心？

誰作過祂的謀士呢？」（羅10：33-34）真的，我們必須謙謙卑卑，承認神的偉大，祂

的智慧超越我們的智慧。在人不能的，在神卻能！有關此題目，因這裡篇幅所限，我們

討論至此，下文再談。



20

福音解碼
1.	 基督教主張殺生，佛教主張放生，

	 佛教豈不比基督教仁慈嗎？ 

答：基督教不是主張殺生，我們只是不反對吃肉而

已。我們也反對殘殺動物；動物的生命誠然寶

貴，是神創造的傑作，如果牠們生存不危害到我

們的生命，為甚麼要隨便殺害牠們呢？殘殺動物的人會

養成沒有憐憫、凶暴的性情。愛護動物者，會養成關懷、溫柔、憐愛、慷慨等美好

的性格，這是神所愛的。所以，我們即使殺雞殺鴨作食物，我們也應採用使之忍受

最少痛苦的方法。但我們不可能因為愛護動物就完全不吃肉，一來因為這是神所賜

的，是聖經准許的；二來因為神設計大自然的生物生存是這樣的，微生物被昆蟲所

吃，昆蟲被鳥類魚類所吃，小魚小鳥被大魚和較大的動物所吃，這些較大的動物又

被更大的動物和人類所吃，而人和大動物死了，腐屍又為蟲所吃，被植物所吸收，

植物又為動物所吃。這是自然生態的循環。我們並不以為佛教的所謂放生比我們更

仁慈，因為他們之所以放生，其實是由兩個錯誤的信念所促成的。其一是誤以為人

死後會入輪迴轉而投胎做牲畜，所以殺生可能是殺自己的祖先；其二是為積功德自

救，以為放生是善舉，這些善舉積成功德可使自己免輪迴投胎之苦，甚至可到西天

極樂世界成仙享福。這樣的思想簡直不切實際，因為從前佛教倡說不可殺生之時，

科學並不怎樣昌明，人沒想到人生存在世每時每刻都殺死許多細菌和微生物，只不

過牠們細小到人眼不能看見罷了。我們也會主動地殺死蚊蟲、老鼠、毒蛇，這些都

是較大的動物，難道我們這樣做不也可能殺死自己的祖先嗎？看印度佛教的發源

地，因為誤信牛是神，是祖先，不敢殺牛吃牛，結果牛和人都餓死了，也不見得他

們的國家特別蒙福，也不見得他們比別國的人特別仁慈，只見他們特別貧苦落後，

特別比基督教的國家落後。

2.	 我罪孽深重，我的家人和朋友都放棄了我，請問耶穌還可以救我嗎？

答：根據聖經的明確啟示，所有罪人，不論犯了多大的罪，犯了多少次的罪，都可以到

主耶穌面前悔改，蒙赦罪，稱為神的兒女，正如聖經所說：「我們若認自己的罪，

本欄所有問題及答案，皆摘自《福音神學暨福音難題解答》承蒙作者

吳主光先生允許轉載，特此致謝！



21

整 全 報  第 1 4 6期

神是信實的，是公義的，必要赦免我們的罪，洗淨我們一切的不義。」（約壹

1：9）請注意這裡所列的條件只有一條，就是到神面前認罪，這認罪當然也包括了

接受主耶穌作自己的救主。或問，到底這赦罪的救恩有沒有極限？會不會罪惡多或

大到某一個程度就不能蒙赦免呢？這問題的答案在主耶穌的寶血的功能有多大。我們

既然相信神的能力是無限的，祂的榮耀、生命、恩典、慈愛等等也必然是無限的。

只有這樣的一位神的兒子，才可以救贖全人類，又能使所有信祂的人得著永生和無限

的福樂。這樣看來，祂寶血的功能怎會只能赦免某一個程度的罪？不，任何罪人，沒

有例外的，只要肯到祂面前求告祂，祂都能拯救到底。請看聖經所載格拉森地方那個

被二千隻鬼附著的人，他的家人、親友都放棄了他，他的罪若不是多得不可勝數，他

就不會有二千隻鬼附在身上了，但是主耶穌仍愛他，把他裡面的鬼趕出，拯救並改變

他，他就得著新的生命。

3.	 我很想信，但怕信錯了，怎麼辦？

答：如果那一個宗教對你說，你信了之後，永不可叛教，否則，可怕的咒詛臨到你身

上，你就死於非命，永世不得超生，它就是用恐嚇來牢籠你，你才要小心，不可胡亂

決定相信，免得回頭已晚。

但是基督教是一個講究真理的宗教，事事勸人棄假歸真，所以，你大可以放心，倘若

你今天所明白的你認為沒有矛盾和可疑之處，你就可以先表示相信。日後，你再慢慢

的深入研究，等到你研究證明到你所信的真是錯了，而且不單是你有這樣的發現，你

和其他深入研究的人也有一樣的發現，那時你大可以放棄基督教，轉去相信更真實的

宗教。不單你應這樣，我們也應這樣。自從基督教研究真理，發現天主教的信仰不合

真理，就脫離天主教，成立了基督教。成立以後，基督教還是不斷的尋求真理，不斷

的改革，直到今天，還一直改革，以求完全。所以，我們歡迎你加入一同研究真理，

並不以恐嚇的態度來牢籠你。然而，你總得有一個開始，你今天所明白的如果沒有發

現甚麼錯謬，就應該相信接受。我們不應該等待，直到完全明白基督教的所有教義才

決定相信，那是不可能的，一則你沒有那麼長壽可以研究盡所有的道理，二則你沒有

那麼大的腦袋裝載基督教所有的圖書，三則你也許未夠聰明去對每一件事作判決。所

以，朋友，你可安心決志信耶穌。如果信耶穌有甚麼不對，我和你應該一樣緊張，我

們都有責任呼籲其他人不要繼續相信，但直至目前為止。我們的許多研究，都證明這

信仰是值得我們信到底的。



22

世界之窗
█	 福音派與地獄教義的衰落

	 Friday Church News Notes於2025年12月19日報道：

世俗化的福音派教會已經妥協，並追求普世合一。他們

不斷貶低地獄的教義，已經為時已久。

事實上，早於1865年，司布真（Charles Spurgeon）就

曾警告說：「今日的基督徒中有一種根深蒂固的不信，質疑地獄永刑之永恆性。他們通

常不會公開宣揚，卻會竊竊私語，希望披著仁慈的外衣推翻這個教義。我恐怕，這穿上

了仁慈外衣的只不過是我們裡面的舊我，引導我們去否定與『信徒同享永福』同樣確鑿

的真理。」（引自Iain Murray，The Forgotten Spurgeon，1978年版，第13頁）

1996年，《Frontline》雜誌刊登了Robert Vincent的文章，題為〈炮火下的地獄觀〉

（Hell Under Fire）。作者開宗明義地指出，自小以來，他從未聽過專論地獄真理的講

道。他又說：「在過去一個半世紀，『地獄永刑』的教導逐漸成為福音派教會的沉重包

袱。」

有「福音派教父」之稱的魯益師（C.S. Lewis）主張，地獄是根據人的自我選擇逐步定

型在人心中的「心靈狀態」，並非不信之人被神送往的真實地方。他寫道：「若任由任

何一個神所造之人的心靈狀態自由發展，並讓其自我禁鎖在心牢之中，最終都成為地

獄。」（The Great Divorce）

1966年，富勒神學院教授George Ladd接受《洛杉磯時報》訪問時表示，地獄不過是

「一種永遠與神隔絕、失去團契的狀態」。

1983年，葛培理（Billy Graham）亦表示：「我認為，人很難相信神會讓人在真實的

永火中焚燒。我認為聖經所提到的火，乃是人對神的熱切渴望，永遠得不著滿足。」

（《Orlando Sentinel》，佛羅里達州奧蘭多，1983年4月10日）

1985年，《哈佛神學評論》又刊登了Martin E. Marty的文章，題為〈地獄不見了，卻無

人察覺〉（Hell Disappeared and No One Noticed）。



23

整 全 報  第 1 4 6期

1987年，Verdict Books出版了Edward Fudge所著的《焚燒殆盡的火》，該書明確否認

地獄永刑，卻獲多位知名福音派學者（如Clark Pinnock與F.F. Bruce）讚許。

1988年，John R. W. Stott在《自由派與福音派對話》（InterVarsity Press）一書中表示，

地獄的痛苦在時間上並非永恆。

1990年，Radio Bible Class出版Herbert Vander Lugt的《聖經如何論地獄？》一書，推

想地獄的火可能僅具象徵意義。

1991年，《今日基督教》前總編輯兼三一福音神學院院長Kenneth Kantzer表示：「耶穌所

談及的火，極有可能只是象徵性的警告。」（《美國新聞與世界報導》，1991年3月25日）

同年，著名的聖公會福音派人物，《今日基督教》前資深編輯J. I. Packer亦表示，他不

認為地獄會對人產生「可怕的肉身痛楚」。

制定關乎地獄教義的正式立場時，正統浸信會教會總會（GARBC）斷然拒絕地獄「有

實質的火焰」的看法。（D.A. Waite，《為捍衛欽定本聖經的四個理由》，1993年，第

20-21頁）

2000年4月，英國福音派聯盟的一個委員會發表《地獄的本質》報告，公開承認福音派

已經接受了在地獄教義上有不同見解的狀況。

2011年，Rob Bell在其著作《愛必得勝》（Love Wins）中更進一步宣稱，聖經談到地獄

有火焰，且是痛苦之地的描述，不過是象徵性的詩句。

蒙召見證分享蒙召見證分享

趙城鋒（一年級生）

從小我便喜歡定立「成功」的目標然後追求。我拼搏事業卻常愧疚犧牲了陪伴家人的時

間；因工作得著金錢，卻反思最愛的只是與太太在茶餐廳喝奶茶；努力為孩子製造回

憶，卻發現孩子只是需要陪伴。追逐時的掙扎、達到目標後的虛空，不知不覺蠶食我的

心靈。

我2024年1月踏入教會；3月決志信主；9月受浸；2025年初回應呼召。



24

初到教會，弟兄與我讀〈傳道書〉。我非常震撼：像所羅門那樣有權勢、財富和智慧的

人，晚年的結論是若沒有神掌管，人生只是虛空。〈傳道書〉又說：「神將永生安置

在世人的心裡。」我看清我一直用屬世的成就去填補心靈裡的空洞。但原來那空洞是神

放置的，是一顆想追逐永恆的心。神的話像利劍把我心中的捆綁和重擔斬斷，又使我看

清自己的罪，決志信主。

初信時，我以為我的使命是在朋友圈中作見證，讓人看見在金錢掛帥的投資銀行裡，也

能散發基督馨香。但我的心思意念原來被主「更徹底」地更新。在從前駕輕就熟的工作

裡，我突然感受到魔鬼如何藉著貪念與物質捆綁人的心思，舉例說：戰亂關乎生命與靈

魂的失喪，世人關心的卻是金融市場的數字起落。

神一下子把我的人生撥亂反正。我開始看輕從前緊張的事，心裏常掛念曾與我一同步向

沉淪的人能否得救。我也開始不明白工作的價值，心想不論賺多賺少，在永恆的時間線

上都只會歸零；但若能引領一個靈魂歸主，價值卻不朽壞。

我對這個「全新」的自己十分陌生。我為這事與傳道人禱告，求主顯明心意。主很快讓

我看見是祂在呼召我，並在每日靈修讓我讀到祂的教導。無獨有偶，此時世界的拉扯變

得強烈：從前渴望的名、利和享受忽然垂手可得，彷彿世界在問我：「我現在就給你，

你真的不要？」

但主是信實的，在祂沒有轉動影兒。祂的呼召一出，便如鷹一般把我背在祂的翅膀上，

引導我在屬靈上成長，撇下世界，學習真理。同時，祂也知道我心裡的掙扎、恐懼，自

覺不配。祂知道我憂慮不能養家，便使我和太太同步；祂知道我自覺不配，認為合適的

弟兄姊妹大有人在，便讓我看見祂如何揀選年輕又缺乏經驗的大衛，使我明白被呼召不

是靠資格，而是恩典。

縱使認識神的時間不長，但神使我懂得用屬靈的眼光去看祂的呼召。那顆恐懼、自覺不

配與擔憂的心，在神的榮耀與信實面前逐漸被遮蓋。在3月的一個晚上，當我清楚神的心

意，隔天便辭職了。那時手上還沒有任何「認可」── 尚未報讀神學院，教會也未啟動

推薦程序。然而呼召在乎看見。神讓我看見祂呼召的真實，又看見人若與神同工，主便

把榮耀加在祂所召的人身上。

我想 ── 即時回應，就是最忠心的回應。願主使用。



25

整 全 報  第 1 4 6期



26

信 徒 造 就信 徒 造 就 協 會
2 0 2 5 年 1 1 月 至 1 2 月 收 支 報收 支 報 告告
2025年11至12月收入	 	
經常費用奉獻	 $	 190,200.00
晚間神學課程	 $	 15,150.00
傳道聖經學院奉獻	 $	 179,500.00
恒生銀行利息	 $	 1,409.95

總收入	 $	 386,259.95

2025年11至12月支出項目	 	
辦公室支出	 $	 3,645.00
車敬及薪津	 $	 75,045.00
宣傳及印刷	 $	  6,940.00
郵費	 $	 2,740.30
雜費	 $	 165.00
學院支出：神學課程車敬	 $	 88,500.00
　　　　　膳費	 $	 23,337.90
　　　　　課程支出	 $	 446.00
　　　　　神學院雜費	 $	 38.00
　　　　　宿舍	 $	 29,342.90

總支出	 $	 230,200.10

2025年11至12月總收入	 $	 386,259.95
2025年11至12月總支出	 $	 230,200.10

盈餘／(不敷)	 $	 156,059.85

傳道聖經學院2526年度第一學期(7-11月2025年)
收入	 $	 408,900.00
支出	 $	 236,246.90

盈餘／(不敷)	 $	 172,653.10

協會消息及代禱事項
1.	 李錦彬牧師已於1月1日辭任協會義務

總幹事。請為協會執行委員會禱告，求

主繼續帶領協會未來的事工發展。

2.	 本年度「傳道聖經學院」第三學期定於

3月12日正式開課，請為老師的勞苦服

侍及同學的學習代禱。

3.	 傳道聖經學院將於4月9及23日晚上舉

辦「神學專題講座」，有關此聚會的詳

情，已刊於今期《整全報》內，敬請留

意及代禱。

4.	 傳 道 聖 經 學 院 將 於 4 月 1 6 日 晚 上 舉

辦2025-26年度第3次「奉獻團契聚

會」，有關此聚會的詳情及報名安排，

已刊於今期《整全報》內，敬請留意及

代禱。

5.	 「傳道聖經學院」定於5月7及8日(週

四、五)一連2天晚上7:30，假「尖沙咀

平安福音堂」舉行培靈會。誠邀各教

會弟兄姊妹、「晚間神學課程」學員及

「整全報」讀者參加，並請為兩晚的聚

會禱告。

6.	 本會「晚間神學課程」將於4-5月暫停。

7.	 若有聖靈感動奉獻支持本會者，支票抬

頭請寫：「信徒造就協會有限公司」 

(Christian Learning Ministry Limited) 

或 直接存入本會恒生銀行戶口 222-1-

021120。敬請繼續支持本會的事工，

並為我們長遠的事奉計劃代禱。如需要

收據，請在存款單上寫上姓名及回郵地

址等資料，郵寄至協會辦事處；或透過

電郵 (cl.ministry.office@gmail.com) / 

傳真 (2543 1101) 傳送以上資料予協會

秘書簡姊妹，本會會按回郵地址寄上收

據。憑本會所發出之奉獻收據可作申請

減免稅項。

課 程 預 告
提多書【聖經經卷系列】

講員：廖烈康先生

日期：6月8、15、22及29日 (4個星期一)

地點：尖沙咀平安福音堂



&

□ 資料更改		 □ 取消訂閱		 □ 新訂閱　　　 本數

姓　　名	 ：	 弟兄 / 姊妹	 學號 NF：

機構名稱	 ：

住宅電話	 ：	 辦公電話：

電郵地址	 ：	 手提電話：

中文地址	 ：

□ 請郵寄整全報到上列地址

□ 請電郵整全報到上列電郵地址			   請 盡 量 用 中 文 正 楷 填 寫

主 來 的 日 子 近 了 ！ 為 此 ， 本 協 會 珍 惜 傳 遞 神 話 語 的 機 會 ， 免 費 派 發

《 整 全 報 》 ， 廣 泛 地 與 神 的 眾 教 會 聯 繫 ， 共 同 為 主 作 見 證 。 歡 迎 各 教

會 、 福 音 機 構 和 信 徒 索 取 。 只 要 填 妥 下 列 表 格 ， 以 傳 真 、 郵 寄 或 電 郵 方

式 呈 交 本 會 辦 事 處 ， 本 會 即 於 下 期 開 始 ， 按 期 郵 寄 或 電 郵 予 閣 下 。

&

地址：新界沙田石門安麗街18號達利廣場509室

電郵：cl.ministry.office@gmail.com	 電話：2194 8573	 傳真：2543 1101

各 弟 兄 姊 妹 若 有 聖 靈 感 動 奉 獻 支 持 本 會 者 ， 可 直 接 存 入 本 會 恒 生 銀

行 戶 口 2 2 2 - 1 - 0 2 1 1 2 0 。 支 票 抬 頭 請 寫 ： 信 徒 造 就 協 會 有 限 公 司  或  

Christ ian Learning Ministry Limited。 請 把 銀 行 存 款 單 或 奉 獻 支 票 ， 連 同

個 人 奉 獻 資 料 寄 回 或 傳 真 給 本 會 ， 以 便 發 出 收 據 。

個人奉獻資料 這裡共有 $				    是神的物，我歸給神為﹕

經常費用 $	 / 神學課程 $	 /	

傳道聖經學院 $	 / 出版刊物 $	 /

其他 (請註明)						      $ 		

姓名：				    (弟兄/姊妹) 聯絡電話﹕		

收據寄往：					     日期：         年       月       日

所 有 奉 獻 均 可 在 香 港 申 請 免 稅



Christian  Learning  Ministry  Limited

辦事處：新界沙田石門安麗街18號達利廣場509室

Rm. 509, Technology Park,
18 On Lai Street, Shatin, N.T., H.K.

電　郵：cl.ministry.office@gmail.com
網　址：www.cl-ministry.org
電　話：2194 8573	 傳　真：2543 1101 2026年二月號146

印 刷 品

若有聖靈感動奉獻支持本會者，支票請寫：

信徒造就協會有限公司 / Christian Learning Ministry Limited
或　直接存入本會恒生銀行戶口 222-1-021120

如以電匯奉獻，請自行瀏覽本會網頁，參閱匯款資料

憑 本 會 奉 獻 收 據 可 獲 香 港 特 別 行 政 區 政 府 稅 務 減 免

歡 迎 免 費 索 閱

cl-ministry.org

信徒造就協會
facebook專頁

PRINTED 
MATTER


